
1 
 

Pietro Ubaldi e O Merecimento                                                                                                   

• “ A Nova Civilização o Terceiro Milênio- Ebook Espírita ” 

O fenômeno do “Merecimento”, sem dúvida alguma, existe e é susceptível de experimentação, influindo até mes-

mo no campo dos efeitos utilitários, se o mecanismo das forças resultantes é posto em ação no momento exato. 

Torna-se necessário, pois, antes de mais nada, compreender a lei do fenômeno e expor as condições necessárias 

para que ele se verifique.                                                                                                                                                                         

É lógico que tal não pode suceder com o método humano desordenado e rebelde, ou seja, se não se verificarem os 

requisitos indispensáveis. O universo é organismo de forças que obedecem apenas a mãos habilidosas e sábias, e, 

cobrindo-se de trevas, se recusam a obedecer a mãos inábeis e rebeldes. Necessário se torna, pois, haver compre-

endido as Leis Divinas e ter-se conformado com sua vontade, quer dizer, é preciso haver neste caso compreendido 

a lei do fenômeno, para estar seguro de que, se for aplicada, fatalmente se verifica.                                                                          

Quais são essas condições? Ei-las:                                                                                                                                                             

1- Merecer a ajuda;                                                                                                                                                                                    

2- Haver, antes de mais nada, esgotado as possibilidades das suas próprias forças;                                                                   

3- Estar, de acordo com suas condições, em estado de necessidade absoluta;                                                                      

4- Pedir o necessário e nada mais;                                                                                                                                                    

5- Pedir humildemente, com submissão e Fé.                                                                                                                              

Quando essas condições se realizam, a Divina Providência está em condições de funcionar a favor de todos. Do 

contrário, o fenômeno não pode verificar-se. Desse modo, não se pode falar em Providência com relação aos mal-

vados, preguiçosos, ricos, cobiçosos, incrédulos, soberbos. Ela se manifesta e trabalha em favor dos bons, traba-

lhadores, necessitados, morigerados, crentes humildes e de boa fé.                                                                                             

Esta é, pois, a primeira condiçãoMerecer.                                                                                                                                   

Em alguns momentos da vida, é necessário sermos deixados sozinhos diante do obstáculo, para que aprendamos a 

superar as dificuldades com o emprego apenas de nossos meios. Quando não merecemos ajuda ou ela nos seria 

prejudicial, a providência que nos furtasse à prova necessária a nosso próprio bem não seria ajuda, mas apenas 

traição.                                                                                                                                                                                                

Nesse caso, a ajuda, que não falha, consiste em dosar a prova e diluir o esforço necessário, na proporção de nos-

sas possibilidades. Na prática, e pelo próprio comodismo, o que se pretende é transformar a Providência em ins-

trumento de nossas comodidades e desejos, em uma ajuda desnecessária que nos poupasse a fadiga de progredir.                                                                  

Vamos ao segundo ponto. Quando quisermos pôr a Providência a serviço de nossa preguiça, é justo que a Lei, nes-

se caso, se recuse a nos atender ao apelo. Deus, sem dúvida alguma Pai Amoroso e Misericordioso, não é, porém, 

nosso escravo. Sua Providência jamais nos ajudará se, antes, não houvermos feito tudo quanto estava em nossas 

forças para aprendermos a lição.                                                                                                                                                       

A Lei jamais sacrificará nossa felicidade final em favor da efêmera vantagem do momento. A necessidade absoluta 

constitui a terceira condição. Não se pode avaliá-la de modo absoluto, igual para todos, porque depende do caso, 

do momento, da pessoa, porque as necessidades individuais são diferentes e relativas, exatamente como as fon-

tes de que dispomos para satisfazê-las.                                                                                                                                              

Se, porém, a avaliação e a natureza da ajuda são relativas, é certo que a Providência não nos provê do supérfluo, 

mas apenas do necessário, e isso para nos fazer viver, e não para cairmos na pândega. A lei do mínimo esforço, a 

parcimônia, a proporção entre o esforço e o rendimento, tudo participa da sábia economia da natureza, toda fei-

ta de equilíbrio e justiça.                                                                                                                                                                              

E ela, nem avarenta nem pródiga, mas apenas parcimoniosa, concede criteriosa e moderadamente quanto seja 

necessário para proteção e garantia da vida, da continuação necessária à evolução, que é o seu objetivo.               

Se a Providência prodigalizasse o supérfluo, ao invés de encorajar a vida, levá-la-ia ao ócio, que conduz ao aniqui-

lamento. Uma das Leis Divinas é a do Progresso, a qual exige a Fé, a Reforma Íntima e acima de tudo, o “Esforço 

Próprio” do Homem para que este possa progredir em todos os níveis da vida.  

Anexo I- Terra, uma Escola de Regeneração  

Após o povo ter se dispersado, recomenda severamente a mulher adúltera: Vá e não peques mais. Em seguida os 

Apóstolos, ainda presos ao rigorismo das Tradições Judaicas, fazem ao Mestre uma série de questionamentos rela-

tivos ao não apedrejamento da mulher. Jesus então os esclarece com as seguintes considerações:                                      

Blog Universalista Holístico Serra da Mantiqueira 
 



2 
 
- Ninguém pode contestar que ela tenha pecado. Contudo, quem estará irrepreensível diante da Lei Divina? 

Muitos Sacerdotes, Magistrados, Filósofos e outros, prostituem as suas almas através de um menor preço;                                                                                                                                                                                         

- A hipocrisia costuma campear impune, enquanto se atiram pedras ao sofrimento. Deste modo o mundo está 

cheio de túmulos caiados. Deus, contudo, é o Pai de Bondade Infinita e aguarda os filhos pródigos na sua casa;                                                                                                                                                                                

- Cada ser traz consigo a fagulha do Criador e erige dentro de si, o santuário de sua presença ou a muralha sombria 

da negação. Contudo, somente a Luz e o Bem são eternos, e um dia, todos os redutos do mal cairão, para que 

Deus resplandeça no Espírito de seus filhos;                                                                                                                                                         

- Está escrito que sois Deuses e que todos os filhos tem direito a mesma parte na herança divina. As criaturas 

transviadas são as que não souberam tomar posse do seu quinhão divino, permutando-o pela satisfação de seus 

caprichos no desregramento ou no abuso, na egolatria ou no crime, pagando elevado preço pelas suas decisões 

voluntárias;                                                                                                                                                                                                    

- Examinada sob o ponto de vista acima, o Mundo é uma vasta Escola de Regeneração, onde todas as criaturas se 

reabilitam da traição aos seus próprios e inadiáveis deveres. A Terra, portanto, pode ser tida como um grande 

Hospital, onde o pecado é a doença de todos. O Evangelho, no entanto, traz ao homem enfermo o remédio eficaz, 

para que todas as estradas se transformem em suave caminho de sua redenção;                                                                                                                                                                                    

- Nunca condeno o pecador por não afastar o pecado, porém prefiro acreditar na sua recuperação através do bem. 

Mesmo os seres mais tristes e miseráveis, que se arrastam na noite de sombras e desolação, possuem uma se-

mente grosseira que encerra um gérmen divino, que um dia se elevará da Terra para o beijo de Luz do Sol;                                                                                                                                                                       

- Deus nunca desce de sua sabedoria e amor para punir os seus filhos. O Pai tem o seu plano determinado com re-

lação a criação inteira ( Família Cósmica Universal ), mas cabe a cada criatura, individualmente, uma parte no pró-

prio trabalho de edificação, pelo qual terá que responder diante da Lei Divina. Ao abandonar o trabalho divino, 

para viver ao sabor de seus próprios caprichos, a alma cria para si a situação correspondente, trabalhando para 

reintegrar-se no plano divino, depois de se haver deixado levar pelas sugestões funestas, contrárias à sua própria 

paz.                                                                                                                                                                                                                  

Para exemplificar estes seus ensinos, levou os Apóstolos para o interior do Templo de Jerusalém, e ao encontrar o 

paralítico que havia curado anteriormente, diz-lhe duramente: Eis que estás são. Não peques mais, para que não 

lhe aconteça coisa pior ( para que não tenha uma futura reencarnação mais sofrida do que a atual ).                          

Fonte                                                                                                                                                                                                   
Livro: Boa Nova, Humberto de Campos e Chico Xavier, FEB, 1941.                                                                                                                                               

Anexo II- Fidelidade a Deus  

Logo após as primeiras pregações de Jesus relativas a Boa Nova, esboçou-se na Comunidade Apostólica um movi-

mento de incompreensão relativo aos sacrifícios exigidos para a sua divulgação e implantação no coração dos ho-

mens.                                                                                                                                                                                                               

O Divino Mestre, que sondava os corações dos inquietos Apóstolos, esclarece-os algumas horas após a turba de 

famintos e necessitados deixarem-nos a sós. Jesus ainda lhes responde e os esclarece sobre um tema central que é 

a Oração dirigida ao Pai, nestes termos:                                                                                                                                                                                     

- Na causa de Deus, a Fidelidade deve ser uma das principais virtudes, de modo a estabelecer uma relação de com-

fiança integral e recíproca, entre o Filho e o Pai. Nunca se deve duvidar da Fidelidade do Pai para com os Filhos, ao 

se deixar absorver pelo afastamento e pela negação;                                                                                                                                                             

- Tudo na vida tem o preço que lhe corresponde. Deste modo não se pode vacilar receoso ante as benções do as-

crifício e das alegrias no trabalho pelo Evangelho. Os tributos que a fidelidade ao mundo exige, através dos gozos, 

riquezas e prazeres, são muito maiores e acima de tudo, dolorosos, e na maioria das vezes com flagelações ínti-

mas;                                                                                                                                                                                                                

- O mundo está cheio de crentes que entendem a proteção dos Céus somente nos dias de tranquilidade e de triun-

fo. Contudo, o Discípulo deve pensar não no Deus que concede mas no Deus que educa, não no Deus que recom-

pensa mas no Deus que aperfeiçoa. A verdadeira batalha pela redenção deve ser perseverante e sem trégua;                                                                                                                                                         

- Nos dias de calma, é fácil provar-se fidelidade e confiança. Porém, somente nas horas tormentosas, em que tudo 

parece contrariar e perecer, é que se prova verdadeiramente o Discípulo;                                                                                                                                                                     

- O Discípulo da Boa Nova deve servir ao Pai, trabalhando pela sua obra neste mundo. O labor é muito grande nos 

campos do Pai, que o observa com carinho e atenta com amor, pelos trabalhos de perseverança e boa-vontade. 

No íntimo deste trabalhador brotará sempre um cântico de alegria, pois Deus o ama e o segue com carinho e aten-



3 
 
ção;                                                                                                                                                                                                     - 

Todos trazem consigo diversas possibilidades de servir ao Pai, mesmo doentes, com privação dos olhos e da pala-

vra, das mãos e dos pés. A virtude é o verbo dessa Fidelidade, que com coragem e paciência mostrará o amor do 

Pai.                                                                                                                                                                                                             

Os Apóstolos, após escutarem a maravilhosa explanação do Divino Mestre, fizeram questão de falar em uníssono: 

Senhor, seremos fiéis para sempre.                                                                                                     

Fonte                                                                                                                                                                                                   
Livro: Boa Nova, Humberto de Campos e Chico Xavier, FEB, 1941.                                                                                                                                               

Anexo III- Como Orar  

Após ser pressionado por sua sogra, quanto as questões de natureza materiais, o Apóstolo Pedro, chamado ca-

rinhosamente pelo Divino Mestre de “A Pedra”, questiona se Deus escuta realmente os pedidos feitos nas Ora-

ções. Jesus aproveita a oportunidade e esclarece a todos os Apóstolos sobre a Oração:                                                                                                                                                                                  

- Desde que começou a raciocinar, o homem observou que havia um poder ilimitado, que lhe criara a vida. Todas 

as criaturas nascem com tendência para o mais alto e experimentam a necessidade de comungar com este plano 

elevado, de onde o Pai acompanha com o seu infinito amor, justiça e sabedoria, as preces que lhe são dirigidas 

sob as diversas matrizes religiosas. Com certeza, afirma Jesus, que em todas as épocas as Orações são sempre ou-

vidas, porém nem sempre são atendidas;                                                                                                                                                    

- O mundo pertence ao Pai e todo e qualquer trabalho é digno, variando de acordo com a capacidade e finalidade 

do esforço do trabalhador. Antes de qualquer título de convenção humana, o homem é filho e servo do Todo Po-

deroso, necessitando de servi-lo em qualquer posição social, certo de que o Pai conhece a todos e conduz ao tra-

balho ou a posição mais adequada e merecida;                                                                                                                            

- A Oração deve constituir o recurso permanente e ininterrupto da comunhão do homem com relação a Deus. 

Neste intercâmbio incessante, as criaturas devem apresentar ao Pai, no segredo das suas íntimas aspirações, os 

seus anelos e esperanças, dúvidas e amargores. Essas confidências lhe atenuarão os cansaços e as frustações do 

mundo, restituindo-lhes as energias, pois o Pai lhes restituirá de sua Luz e Amor. A Prece deve ser cultivada como 

um elemento natural da vida, como por exemplo, a respiração. É imprescindível que se conheça o meio seguro de 

se identificar com o Pai;                                                                                                                                                                      

- Entretanto, os homens não se lembram do Céu senão nos dias de incerteza e angústia do coração. Se a ameaça é 

cruel e eminente é o desastre, se a morte do corpo é irremediável, os mais fortes dobram os joelhos. Porém, como 

não deverá sentir-se o Pai amoroso e leal de que somente os filhos o procurem nos momentos de infortúnio, por 

eles criados com as suas próprias mãos?                                                                                                                                           

- Em face do relaxamento destas relações sagradas por parte dos homens, indiferentes ao carinho da Providência 

que tudo lhes concede de útil e agradável, improficuamente desejará o Filho uma solução imediata para as neces-

sidades e problemas, sem remediar o longo afastamento em que se conservou do Pai no percurso, postergando-

lhe os desígnios relativos às suas questões íntimas e profundas;                                                                                         - 

Quando o homem orar, pedindo pela satisfação de desejos e caprichos particulares, é possível que se retire da 

prece inquieto e desalentado. Mas, sempre que solicitar as benções de Deus, a fim de compreender a sua vontade 

justa, amorosa e sábia, a seu próprio respeito, receberá pela Oração os bens divinos do consolo e da paz;                                                                                                                                                           

- Não se pode ir a Deus com animosidade no coração, sendo necessário que antes se reconcilie com seu irmão. Na-

da se fará sem a boa-vontade e pleno esquecimento dos males recebidos;                                                                                                                                                              

– O perdão não exclui a necessidade da vigilância, assim como o amor não prescinde da verdade. A paz é um patri-

mônio que cada coração está obrigado a defender, para bem trabalhar no serviço divino que lhe foi confiado;                                                                                                                                                                                

- Se o irmão se arrepender e procurar a ajuda fraterna, compete ampara-lo com as energias que se possa despren-

der em seu favor, porém esquecendo-se de todo o mal e procurar sempre trabalhar para o bem;                                                                                                                   

Ao término das explicações, Simão Pedro faz a sua famosa pergunta de quantas vezes deveria perdoar o seu ir-

mão, ao que Jesus responde: não te digo até sete vezes, mais setenta vezes sete.                                                           

Fonte                                                                                                                                                                                                   
Livro: Boa Nova, Humberto de Campos e Chico Xavier, FEB, 1941.                                                                                                                                               


